
Cultura de los Cuidados

ISSN 1699-6003

Núm. 72, 2026, pp. 221-235

https://doi.org/10.14198/cuid.30750	

Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico  

de VIH en mujeres indígenas del sur de México  

Stories of Oppression and Violence Prior to HIV Diagnosis  

in Indigenous Women from Southern Mexico

Histórias de opressão e violência antes do diagnóstico 

de HIV em mulheres indígenas do sul do México

Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Resumen

Introducción: Entre los trastornos más importantes que 

genera la violencia en la salud de la mujer se encuentra la 

depresión, ansiedad, estrés postraumático, intento de suicidio, 

trastornos de la alimentación, aunado al incremento del 

riesgo de contraer Infecciones de Transmisión Sexual como 

el VIH. Objetivo: Indagar los tipos de violencias vivida 

en las mujeres indígenas, antes del diagnóstico de VIH. 

Metodología: Se realizó un estudio cualitativo etnográfico, 

la información se triangulo a través de la observación 

participante y entrevistas semiestructuradas a 10 mujeres 

mexicanas de tres comunidades indígenas de la etnia 

chinanteca, mayores de 18 años de edad, con diagnóstico 

de VIH de más de un año. Se realizó análisis del discurso 

crítico. Resultados: Las opresiones vividas por las mujeres 

se describieron en 3 categorías: Historias de violencia de 

género durante la infancia y adolescencia, Detonadores de la 

violencia: alcoholismo del padre, pobreza extrema y bajo nivel 

educativo y Naturalización comunitaria de los mandatos de 

género. Conclusiones: Los tipos de violencia que viven estas 

mujeres necesitan ser problematizados desde los derechos 

humanos, perspectiva de género y de la salud pública por 

investigadores y profesionales de la salud. 

Palabras clave: mujeres; violencia; indígenas; VIH.

Sección

Antropología

Lubia del Carmen Castillo Arcos

Universidad Autónoma del Carmen, México

lubiacastillo12@hotmail.com

https://orcid.org/0000-0002-4368-4735

Berenice Juan Martínez

Universidad del Papaloapan, México

bjuan@unpa.edu.mx

https://orcid.org/0000-0002-2780-977X

Pedro Moisés Noh Moo

Universidad Autónoma del Carmen, México

moises_3192@hotmail.com

https://orcid.org/0000-0003-1580-5533

Leticia Cacique Cacique

Universidad de Sao Paulo, Brasil

l.casique@ugto.mx

https://orcid.org/0000-0002-0532-4819

Correo de correspondencia:

lubiacastillo12@hotmail.com 

Fecha de recepción: 02/09/2025

Fecha de aceptación: 21/11/2025

Financiación: este trabajo no ha recibido 

financiación

Conflicto de intereses: los autores declaran 

que no hay conflicto de intereses

https://doi.org/10.14198/cuid.30750


Citación: Castillo Arcos. L.C., Juan Martínez., B.J., Noh 

Moo, P.M. y Cacique Cacique, L. (2026). Historias de 

opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en 

mujeres indígenas del sur de México. Cultura de los 

Cuidados, 30(72), 221-235. https://doi.org/10.14198/

cuid.30750

Licencia: este trabajo se comparte bajo la licencia 

de Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 

Internacional de Creative Commons (CC BY-NC-SA 4.0): 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

© 2026 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan 

Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique 

Cacique

women from three indigenous communities of the 

Chinantec ethnic group, all over 18 years of age, with 

an HIV diagnosis more than one year ago. Critical 

discourse analysis was conducted. Results: The 

oppressions experienced by women were described 

in three categories: Histories of gender violence 

during childhood and adolescence, Triggers of 

violence: father’s alcoholism, extreme poverty and 

low educational level, and Community naturalization 

of gender mandates. Conclusions: The types of 

violence experienced by these women need to be 

problematized from a human rights, gender, and 

public health perspective by researchers and health 

professionals.

Keywords: women; violence; indigenous; HIV. 

Resumo

Introdução: Entre os transtornos mais importantes 

que a violência gera na saúde da mulher estão a 

depressão, a ansiedade, o estresse pós-traumático, 

as tentativas de suicídio, os transtornos alimentares, 

além do aumento do risco de contrair infecções 

sexualmente transmissíveis, como o HIV. Objetivo: 

Investigar os tipos de violência sofridos por 

mulheres indígenas antes do diagnóstico de HIV. 

Metodologia: Foi realizado um estudo etnográfico 

qualitativo. As informações foram trianguladas 

por meio de observação participante e entrevistas 

semiestruturadas com 10 mulheres mexicanas de três 

comunidades indígenas da etnia Chinantec, todas 

maiores de 18 anos, com diagnóstico de HIV há mais 

de um ano. Foi realizada análise crítica do discurso. 

Resultados: As opressões vívidas das mulheres são 

descritas em 3 categorias: Histórias de violência de 

gênero durante a infância e adolescência, Detonadores 

de violência: alcoolismo do pai, pobreza extrema e 

baixo nível educativo e Naturalização comunitária 

dos mandatos de gênero. Conclusões: Os tipos 

de violência sofridos por essas mulheres precisam 

ser problematizados a partir de uma perspectiva 

de direitos humanos, gênero e saúde pública por 

pesquisadores e profissionais de saúde.

Palavras‑chave: mulheres; violencia; indígenas; HIV.

Abstract

Introduction: Among the most important disorders 

that violence generates in women’s health are 

depression, anxiety, post-traumatic stress, suicide 

attempts, eating disorders, in addition to the increased 

risk of contracting sexually transmitted infections 

such as HIV. Objective: To investigate the types of 

violence experienced by indigenous women before 

their HIV diagnosis. Methodology: A qualitative 

ethnographic study was conducted. Information 

was triangulated through participant observation 

and semi-structured interviews with 10 Mexican 

222 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235

https://doi.org/10.14198/cuid.30750
https://doi.org/10.14198/cuid.30750


223Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en mujeres indígenas del sur de México

INTRODUCCIÓN

Los análisis estadísticos a nivel mundial estiman que una de cada tres mujeres sufre de violencia 

física y/o sexual de pareja o violencia sexual por terceros en algún momento de su vida, además, 

el 27% de las mujeres de 15 a 49 años que tiene una relación de noviazgo, reciben algún tipo 

de violencia física o sexual de su pareja. La violencia afecta a las mujeres de todos los niveles de 

la sociedad en todas las partes del mundo, desde niñas hasta mujeres mayores, convirtiéndose 

en un problema de salud pública debido a las consecuencias negativas en la salud física, mental 

y sexual de la mujer (Organización Mundial de la Salud [OMS], 2021).

Entre los trastornos más importantes que genera la violencia en la salud de la mujer se 

encuentra la depresión, ansiedad, estrés postraumático, intento de suicidio, trastornos de 

la alimentación. Aunado al incremento del riesgo de contraer Infecciones de Transmisión 

Sexual (ITS) como el Virus de la Inmunodeficiencia Humana (VIH). También, se presentan 

consecuencias sociales y económicas, las mujeres en ocasiones no externan la violencia que 

sufren, tienden a aislarse para evitar que las personas que la rodean se den cuenta de la agresión 

que recibe, dejan de realizar sus actividades cotidianas, pierden la capacidad de cuidarse a sí 

misma y a sus hijos (Instituto Nacional de las Mujeres [INMUJERES], 2008). Sin duda alguna, 

la salud se ve muy afectada, siendo importante que la mujer tome conciencia de la gravedad 

de la situación y aprenda a no normalizarla (Cava et al., 2015).

Un grupo de especial interés para los profesionales de la salud y áreas afines son las mujeres 

indígenas, debido que son escasos los estudios efectuados en este segmento poblacional y la 

violencia representa un riesgo para su desarrollo biopsisocial y proyección de vida. La literatura 

científica señala que la violencia física y sexual va en aumento debido al poder desigual entre 

el hombre y la mujer, por lo que, es importante analizar las causas que la genera desde la 

perspectiva de la mujer indígena mexicana. México es el país de la zona de América Latina 

que concentra la mayor proporción de población indígena y representa casi el 10% de la 

población mexicana, de los cuales 51% son mujeres. La mayor parte de esta población vive 

en la región sur y sureste del territorio mexicano, destacando los estados de Yucatán, Oaxaca, 

Chiapas y Quintana Roo, donde se concentran los más altos niveles de pobreza y localidades 

marginados del país. Es por ello, la importancia de que el profesional de la salud actué en 

forma preventiva para apoyar a este grupo de población en riesgo (Instituto Nacional de Salud 

Pública [INSP], 2008).

Para comprender el fenómeno de la violencia es importante partir de algunos conceptos 

elementales que son parte del estudio: perspectiva de género, violencia contra la mujer y los 

tipos de violencia que abarca. Existen varios marcos legales para hablar de la violencia, sin 

embargo, por la pertinencia del contexto cultural del estudio, el presente trabajo, se adhiere 

a los marcos legales que existen en México, tal es el caso de la Ley General de Acceso de las 

Mujeres a una vida libre de Violencia (Diario Oficial de la federación [DOF], 2024).

La perspectiva de género, entendida como una visión científica, analítica y política sobre 

las mujeres y los hombres. Se propone eliminar las causas de la opresión de género como la 

desigualdad, la injusticia y la jerarquización de las personas basada en el género. De acuerdo 

a la Ley General de Acceso de las Mujeres a una vida libre de Violencia la violencia contra 

la mujer implica cualquier acción u omisión basada en su género, que les cause daño o 

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



sufrimiento psicológico, físico, patrimonial, económico, sexual o la muerte tanto en el ámbito 

privado como en el público (DOF, 2024).

La violencia contra la mujer, se ha convertido en un problema social que aqueja a millones 

de mujeres, sin importar su condición económica, raza o nivel educativo. Sin embargo, hay 

grupos de mujeres que son mucho más vulnerables a las opresiones, tal es el caso de las mujeres 

indígenas, definidas por su condición de género y pertenencia étnica. En México, en el año 

2016, se efectuó la Encuesta Nacional sobre la Dinámica de las Relaciones en los Hogares 

(ENDIREH) y dentro de sus hallazgos se documenta que el 66.1 % de las mujeres de 15 años 

y más reporto sufrir al menos un episodio de violencia emocional, económica, física, sexual 

o discriminación. La violencia emocional fue la de mayor prevalencia (49%), seguida por la 

violencia sexual (41.3%). El ámbito donde mayormente ocurren esos episodios de violencia, 

es a nivel relacional, es decir que el 43.9% refirió haber sufrido violencia por parte de su 

pareja y el 26.6 % reporto la violencia en el espacio laboral (Instituto Nacional de Estadística 

y Geografía [INEGI], 2017).

En relación, a los datos de violencia ejercida hacia las mujeres indígenas, la misma encuesta 

ENDIREH (2016) revelo que el 59 % ha experimentado algún tipo de violencia en algún 

momento de la vida (INEGI, 2017). Además, existen estadísticas a nivel nacional que muestran 

que la violencia que más predomina en las mujeres indígenas es la de tipo emocional (45.5%), 

seguida de la violencia física (32.6%), sexual (29.6%), económica (29%), patrimonial (26%) 

o discriminación laboral (Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas [INPI], 2017). 

En cuanto a población indígena, la Encuesta de Salud y Derechos de las Mujeres Indígenas 

(ENSADEMI, 2008) efectuada en ocho regiones indígenas de México, reporta que los Altos 

de Chiapas fue la región con mayor prevalencia de violencia en mujeres indígenas, mientras 

que la región Zongolica registro una prevalencia del 28.31%, la Mazahua- Otomí del 27.86%, 

la Huasteca del 26.65%, la Maya del 22.61% y la región chinanteca (Oaxaca) registro una 

prevalencia de 21.55%. Mientras que las mujeres monolingües fue el grupo étnico que reportó 

mayor prevalencia de violencia (28.43%), de este porcentaje de mujeres que son violentadas solo 

una de cada cuatro interpuso una denuncia, el 28.99% no lo realizo por miedo, el 17.98% por 

vergüenza y el 17.72 refirió que el maltrato no ameritaba levantar una denuncia (INSP, 2008).

Continuando con las indagaciones en este grupo social, en un estudio realizado en 24 

regiones indígenas de México para estudiar la violencia de género contra las mujeres, se 

encontró que la violencia física fue la de mayor reconocimiento entre las mujeres indígenas, la 

comunidad y las autoridades locales. No obstante, la violencia psicológica también fue señalada 

por las mujeres indígenas y para la que menos recursos de atención existen. Cabe señalar 

que, los celos fueron el mecanismo de control que limitaron la capacidad de movimiento y 

decisión de las mujeres en esta categoría de violencia (Secretaria de Gobernación; Comisión 

Nacional Para Prevenir y Erradicar la Violencia Contra las Mujeres; Centro de Investigaciones y 

Estudios Superiores de Antropología Social, 2017). Sin embargo, en la zona de la Huasteca de 

los estados de Hidalgo y San Luis Potosí la violencia que más prevalece en la mujer indígena es 

la violencia de tipo sexual, ejercida principalmente por la pareja en el ámbito familiar, a pesar 

de ser la que menos se nombre. La violencia económica y la violencia psicológica fueron las 

más nombradas después de la violencia sexual (Moreno et al., 2021).

224 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



La violencia puede afectar de forma negativa la salud física, mental, sexual y reproductiva 

de las mujeres (Amustegui, 2018) y, en algunos entornos de mayor vulnerabilidad social, puede 

aumentar el riesgo de contraer el VIH (Nava et al., 2017). El VIH ha aumentado en las mujeres 

en los últimos años, afectando a las mujeres que viven en países de ingresos bajos; así como, 

mujeres indígenas, siendo la desigualdad de poder entre los sexos uno de los determinantes 

en la toma de decisiones de la mujer en el plano sexual y reproductivo (Stockman, 2013).

Otro de los procesos que tiene conexión significativa entre el plano sexual y reproductivo 

de las mujeres indígenas es el consumo de sustancias y la migración, en cuanto al consumo 

de alcohol, se ha explorado que la violencia física, sexual y psicológica en la mujer indígena 

se acrecienta cuando los varones indígenas consumen alcohol a tal grado de la embriaguez 

(González & Mojarro, 2017). Referente a la migración, se reporta que aproximadamente doce 

millones de indígenas viven en México, tres millones son migrantes internos y dos millones 

migrantes externos a Estados Unidos de América y en esos procesos migratorios, este sector 

poblacional mantiene relaciones sexuales de riesgo (Comisión Nacional para el Desarrollo de 

los Pueblos Indígenas [CDI], 2011).  

Oaxaca, es el segundo estado con mayor población hablante de lengua indígena (INEGI, 

2020) ocupando el décimo lugar en casos de VIH a nivel nacional (Sistema de Vigilancia 

Epidemiológica de VIH, 2022). Entre los años 2020-2024, se estima un total 311 casos de 

mujeres seropositivas, concentrándose en el grupo etario de 15 a 44 años, con un acumulado 

de 2,795 casos de los añosc1983 a 2024 (Centro Nacional para la Prevención y Control Del 

VIH y el SIDA [CESIDA], 2024), resaltando que los factores estructurales como la cultura, 

el nivel educativo y la pobreza, impulsan el contagio (Amustegui, 2018; Nava et al., 2017).

Por tanto, las mujeres indígenas chinantecas que se encuentran en el estado de Oaxaca 

al sur de México se convierten en un grupo importante para explorar la violencia contra la 

mujer, ya que han sido casi pocos los trabajos de investigación en esta zona geográfica y sus 

experiencias quedan invisibilizadas. La mayoría de las investigaciones en México han sido 

enfocados en mujeres urbanas y no hablantes de una lengua originaria, por lo que es necesario 

indagar en otros contextos culturales para comprender la diversidad de situaciones a las que 

se enfrenta cada mujer que es víctima de violencia.

MATERIALES Y MÉTODOS

El objetivo del estudio fue indagar los tipos de violencias vivida durante el periodo de la 

infancia y adolescencia en las mujeres indígenas, antes del diagnóstico de VIH, para una mejor 

contextualización del fenómeno de la violencia. Se obtuvo registro en el Comité de Ética del 

Centro Ambulatorio para la Prevención y Atención del VIH/SIDA e Infecciones de Transmisión 

Sexual (CAPASITS) del estado elegido para el estudio y del Comité de Investigación de la 

Universidad de Guanajuato, esto de acuerdo con el artículo 29 de la Ley General de Salud en 

Materia de Investigación para la Salud en México (DOF, 2014). La metodología del estudio 

es un enfoque cualitativo con diez entrevistas realizadas a mujeres mediante un diseño de 

investigación etnográfico.

225Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en mujeres indígenas del sur de México

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



Las informantes fueron 10 mujeres indígenas de tres comunidades chinanteca en el sur 

de Oaxaca, aplicando los siguientes criterios de elegibilidad: mujeres mayores de 18 años, 

hablar la lengua chinanteca, y tener más de un año con el diagnóstico de VIH. El método de 

selección de la muestra se efectuó utilizando un muestreo a conveniencia, la lista de las mujeres 

la proporciono el Centro de Atención para la Prevención y Atención del VIH/Sida y otras 

Infecciones de Transmisión Sexual (CAPASITS). Adicionalmente, los investigadores principales 

recibieron capacitación en terapia de contención
 
y apoyo permanente de psicología para el 

manejo de emociones, en pesquisas relacionados a violencia de género, para evitar estados de 

mayor vulnerabilidad a las mujeres (World Health Organization (WHO], 2001).

Las mujeres entrevistadas accedieron participar voluntariamente en el estudio y se obtuvo 

el consentimiento informado y se les explico el objetivo de la investigación y el interés por el 

tema, siendo la investigadora principal una mujer indígena que en su niñez fue atravesada por 

diferentes tipos de violencia. También se solicitó la autorización de las autoridades locales de 

la comunidad, antes de ingresar al campo para la colecta de datos.

Los datos fueron colectados a través de la observación participante y entrevistas 

semiestructuradas. Se utilizaron notas de campo para transcribir los datos de la observación. 

En la entrevista semiestructurada se utilizó un guion. Se indagó cómo había sido la relación con 

los padres. Si hubo maltrato infantil, violencia sexual, mecanismos de disciplina. También se 

indago como había sido la etapa de la adolescencia específicamente en la relación de noviazgos. 

Las entrevistas fueron cara a cara en las residencias de las mujeres cuando estaban solas, previa 

definición de los días y la hora de la visita. La investigadora principal fue quien realizó las 

entrevistas. Las entrevistas variaron entre 40 y 60 minutos. Las entrevistas se realizaron de 

forma repetida en dos ocasiones. Para garantizar la confidencialidad de los datos, los nombres 

de reales de las mujeres fueron cambiados a nombres ficticios. Las entrevistas fueron grabadas 

en una grabadora de audio. Las informantes hablaban el castellano y la lengua chinanteca, por 

ese motivo no fue necesario el apoyo de traductores. El análisis de los datos se realizó por dos 

investigadoras y se solicitó aparte el análisis a dos investigadores externos, y se realizó análisis 

crítico del discurso.

RESULTADOS

Las diez mujeres del estudio se encontraban en un rango de edad de veinticinco a cincuenta 

y dos años (Tabla 1).

Tabla 1. Caracterización sociodemográfica de las mujeres.

Informante* Edad Estado civil Escolaridad Ocupación Número de hijos

Milagros 28 Unión libre Secundaria terminada Empleada 1

Carmen 52 Unión libre Primaria incompleta Ama de casa 5

Alma 40 Unión libre Primaria incompleta Ama de casa 2

Ana 39 Casada Secundaria terminada Ama de casa 3

226 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



Informante* Edad Estado civil Escolaridad Ocupación Número de hijos

Modesta 36 Unión libre Secundaria incompleta Ama de casa 2

María 25 Casada Primaria incompleta Ama de casa 2

Morelia 30 Unión libre Secundaria completa Ama de casa 3

Mariana 26 Casada Secundaria completa Ama de casa 3

Lana 50 Casada Analfabeta Ama de casa 4

Clara 30 Casada Secundaria incompleta Ama de casa 1

*Los nombres reales se han sustituido por ficticios, a fin de garantizar el anonimato de las informantes. 

Fuente: elaboración propia, con información del trabajo de campo y entrevistas a las mujeres.

La mayoría de las participantes vive en unión libre y solo cuatro de ellas termino la secundaria. 

En cuanto a la ocupación, la mayoría se dedica al hogar; con un promedio de dos a tres hijos.

Con respecto al VIH, de las diez mujeres, ocho se encuentran en tratamiento con 

antirretrovirales, con un promedio de siete años de vivir con VIH. De acuerdo a los discursos 

de las mujeres, la mayoría se contagió por sus parejas. Así, las categorías emergentes en las 

narrativas de las mujeres previo al diagnóstico de VIH fueron: Historias de violencia de género 

durante la infancia y adolescencia; Detonadores de la violencia: alcoholismo del padre, pobreza 

extrema y bajo nivel educativo y Naturalización comunitaria de los mandatos de género.

A continuación, se describen las categorías encontradas:

Historias de violencia de género durante la infancia y adolescencia

Las mujeres siguieron un patrón común, durante su infancia estuvieron insertas en contextos 

de violencia, en los cuales experimentaron violencia, tanto al interior de sus familias como 

en el ámbito escolar, más tarde habrían de padecerla en sus noviazgos y relaciones de pareja. 

Asimismo, la pobreza extrema obligó a las mujeres a abandonar la escuela, particularmente 

para apoyar a sus padres, vulnerándolas más a la violencia, como el embarazo a temprana 

edad y la violencia sexual.

La violencia intrafamiliar estuvo marcada por castigos y golpes como mecanismo de 

disciplina; golpes que dejaron cicatrices físicas y heridas permanentes difíciles de borrar. Así, la 

visión de los padres en la cultura chinanteca acerca de la disciplina de los hijos, es que tiene que 

haber sufrimiento, “si te pego es porque te quiero” como lo podemos ver en el siguiente relato:

“Mi papá me pegaba mucho, y también le pegaba a mi mamá. Cuando ya estaba más 

grandecita como de unos siete u ocho años, yo me metía en sus pleitos para defender a 

mi mamá y mi papá también me daba mi parte, decía, toma por andarte metiendo. Me 

pegaba con una reata de caballo de esos gruesos, eran unos golpes tremendos que me dejaba 

marcada. Según él, yo era la consentida porque era la mayor, pero no entiendo el amor 

de mi papá, como era eso, que me quería y me pegaba a la vez, no lo entiendo la verdad” 

(Modesta, 36 años).

227Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en mujeres indígenas del sur de México

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



Otra mujer habló acerca de la agresión que recibió por parte de la madre, por lo que comento: 

“Las mujeres eran sumisas, yo me acuerdo que lo que decía mi papá eso teníamos que hacer, y 

una vez con mi mamá como no quería hacer tortillas me quemo las manos” (Alma, 40 años).

La violencia sexual por parte de parientes cercanos fue otro tipo de abuso al que fueron 

expuestas las mujeres durante la adolescencia: 

“Un día fui a buscar a mi prima para jugar, pero no estaba, no había nadie, solo estaba un 

tío político, tenía yo como 13 años y entonces me dijo pásale, mira lo que pasa es que estoy 

revisando unos papeles acá en la cama y no sé leer, quiero que me digas como dice aquí…Y 

entonces me agarro con fuerza, que feo hacen los violadores y entonces me aventó a la cama. 

Me imagino que me iba a violar. Y entonces yo empecé a hablar duro ¡suéltame, suéltame! 

aunque no llegué a gritar. Y él con una mano me agarraba y con la otra mano se iba abriendo 

el pantalón, y yo le decía suéltame si no grito fuerte para que me escuchen. Quería abusar 

de mí, pero no pudo, como pude me solté y corrí. Por miedo no le dije nada a mi mamá, me 

quedé callada. Yo decía si les digo, van a decir que yo tuve la culpa porque fui a buscar a mi 

prima a su casa solita” (Carmen, 52 años). 

Esta violencia, afectó lo más íntimo de las mujeres, por lo que, lo mantuvieron en silencio 

por miedo a ser culpadas de haber provocado el encuentro a solas con el agresor. 

Otra de las mujeres entrevistada hablo de la agresión sexual a la que fue expuesta, cuando 

salió de casa a trabajar para apoyar a su familia por la pobreza extrema en que vivían, como 

se evidencia en el siguiente relato:

“Y ahí sufrí un “accidente” cuando tenía yo 14 años. La maestra donde yo trabajaba salió 

por su trabajo y yo me quede sola en la casa con su hijo. Me dijo, ahí te quedas y cuidas 

la casa. Esa noche que yo ya me iba a dormir, el hijo de la maestra entro a mi cuarto y me 

agarró a la fuerza y me violó, me encañonó con una pistola y me dijo que, si gritaba, me iba 

a ir muy mal. Yo tenía mucho miedo y no le dije a nadie” (Modesta, 36 años).

Otro tipo de violencia que narraron las mujeres durante su infancia, fue la vivida en el 

entorno escolar, donde recibieron malos tratos por parte de los profesores, aprovechándose 

de la falta de poder de este grupo étnico para defenderse. Las escuelas debieron ser entornos 

seguros y mejorar las circunstancias de vida de estas mujeres, sin embargo, el maltrato recibido, 

contribuyó a la falta de motivación para asistir a la escuela, problemas de concentración y bajo 

rendimiento escolar, como se evidencia en la siguiente narrativa.

“Tenía como siete años cuando empecé a ir a la escuela, casi no me gustaba ir porque los 

maestros me pegaban en la mano, tenían una vara en su mesa o con una regla de madera. 

Cada que un niño se portaba mal, le pegaba, ya ve cómo eran los maestros antes y más en las 

comunidades. Yo tenía una maestra que por cualquier cosita se enojaba” (María, 25 años).

Otra mujer dijo:

“Cuando yo iba a la escuela, a mí me gustaba ir, pero por los nervios de que los maestros 

228 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



me pegaban yo no aprendía, los maestros nos pegaban horrible. Yo nomas pensaba ¡ay!  el 

maestro me va pegar y no ponía atención en los libros. Yo creo que por eso uno no aprende 

bien por los nervios de a qué hora te va pegar el maestro. Y a todos los niños, nos hacía lo 

mismo, cualquier cosita te pegaban, ¡pas, pas!, sin piedad te pegaban” (Carmen, 52 años).

Las mujeres también relataron historias de violencia con parejas anteriores. El estar lejos 

de la familia las hizo más vulnerables a establecer vida de pareja tempranamente y asumir 

maternidades precoces.  Una de las mujeres relato como su pareja ejercía control sobre su cuerpo:

“Yo viví con mi otra pareja pura violencia. Él se drogaba, se emborrachaba, no había ni 

un fin de semana que no llegara borracho, me golpeaba, no me dejaba salir, yo tenía que 

usar ropa de mangas, faldas largas, yo no podía usar ropa escotada, vestirme, arreglarme” 

(Ana, 39 años).

Relataron que sus parejas las abandonaron cuando se enteraron del embarazo, lo que 

provocó que los embarazos se vivieran en soledad, como se evidencia en el siguiente relato: 

“Mi niña es de mi primera pareja. Con mi esposo solo tengo el niño. El primero solo me 

embarazó, yo estaba trabajando en Tuxtepec cuando lo conocí. Me habló bonito, pero cuando 

se enteró que estaba embarazada de la niña, se fue” (María, 25 años). 

Detonadores de la violencia:  

alcoholismo del padre, pobreza extrema y bajo nivel educativo

Un detonador claro de la violencia vivida por las mujeres en sus familias de origen fue el 

alcoholismo del padre:

“Mi mamá me quería mucho porque era la mayor, y era su consentida, nunca me pegó y 

mi papá pues casi ni estaba en la casa…Una vez si me pegó [papá], pero porque yo tuve la 

culpa… por no guisar, tiré mi carne a medio camino [risas]. Y ya cuando regresa mi papá 

ya bien borracho y le dice a mi mamá, quiero comer y le dice mi mamá y que vas a comer, 

si no has comprado para la comida, él le dijo, pero si mande carne con tu hija, no, le dijo 

mi mamá. Cuando mi papá escucho eso se levantó y me aventó un gancho de palo, y me 

pegó en la cabeza que se me hizo un chipote, y ahí me caí, me desmayé” (Carmen, 52 años).

Otro detonador de la violencia es la pobreza extrema de los padres, el cual las obligo a salir 

a buscar trabajo, alejándose de la familia, de tal manera que un participante relato:

“Salí de mi comunidad a la edad de 15 años para trabajar de ayudante en las tiendas, 

así hacia cualquier trabajo porque no tenía estudios, para tener un buen trabajo te piden 

estudios” (María, 25 años).

Naturalización comunitaria de los mandatos de género

Un patrón común en estas comunidades indígenas es que los padres trasfieran toda la 

responsabilidad de los hijos en las mujeres, justificando su ausencia por su rol de proveedor 

de la familia (nota de campo). Además, los significados culturales de ser mujer en la cultura 

229Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en mujeres indígenas del sur de México

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



chinanteca legitiman esta violencia, interiorizando las normas locales comunitarias de género en 

el que la mujer es colocada en el ámbito doméstico, limitada a las tareas del hogar, se conciben 

sumisas, calladas y dedicadas al cuidado de sus maridos, lo que reproduce un modelo patriarcal 

en el que su valor se asocia a la subordinación y los hombres aparecen vinculados al ámbito 

productivo lo que refuerza su rol de proveedor:

“Las mujeres son de casa, lavan la ropa, se dedican a sus maridos y los maridos todo el 

tiempo están en el campo o en su trabajo, la mayoría toma alcohol, son bien borrachitos. Yo 

tenía unos tíos que golpeaban bien feo a sus mujeres, mis tíos tomaban mucho. Las mujeres, 

o sea mis tías políticas amanecían con moretones. El alcohol nunca falta en los pueblos” 

(Modesta, 36 años).

En las narrativas también se evidenció que las mujeres tienen bien interiorizado el rol de 

crianza, modelado por las mamás o mujeres de generaciones anteriores (tías, abuelas) lo que 

legitima uno de los significados atribuidos a ser mujer. Una participante relato: 

“Yo quería tener diez chamacos, porque veía en el rancho que las mujeres tenían de a diez 

o doce chamacos y yo dije, yo también quiero tener muchos chamacos para llenar la casa” 

(Carmen, 52 años).

De acuerdo a los hallazgos del estudio, los hogares fueron lugares habituales para la 

violencia, así como, los factores de la estructura social como la pobreza, el consumo de alcohol 

y el significado de ser mujer y la etnia, son factores que se atraviesan para que las informantes 

hayan sido víctimas de formas crueles de abuso, limitando su autonomía y derecho de vivir 

una vida libre de violencia. 

DISCUSIÓN 

Los resultados del estudio revelaron que las mujeres indígenas, antes del diagnóstico de VIH, 

habían estado inmersas en situaciones de violencia física, psicológica y sexual desde la infancia 

dentro del ámbito familiar. Los cuerpos de estas mujeres, fueron sometidos a base de golpes por 

parte de los padres, legitimando el rol castigador de los mismos, marcado por la dominación 

del hombre en estas comunidades indígenas, así como en otras del país. De tal manera que 

los significados de ser mujer en estas comunidades legitiman el poderío del hombre (Moreno 

et al., 2021, Organización de las Naciones Unidas [ONU], 2022).

Estos resultados son afines a otros estudios efectuados con mujeres indígenas del contexto 

mexicano en los cuales los ideales de ser mujer es convertirse en esposa y madre reforzando 

la idea natural que las mujeres se deben al rol reproductivo y al cuidado de los hijos (Veloz-

Contreras, 2017). Tales imaginarios son transmitidos en los espacios como la familia las cuales 

normalizan el deseo de las mujeres a partir del “deber ser”, cumpliendo con los mandatos 

culturales sobre “lo propio de las mujeres” (Lamas, 2016) en cada cultura.

En las narrativas, las mujeres describieron que las agresiones sexuales recibidas fueron 

perpetuadas por personas cercanas, misma situación encontrada en otros estudios con 

230 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



población indígena de la zona centro de México (Moreno 2021; Valdez-Santiago et al., 2013). 

Cabe señalar que las agresiones en la dimensión sexual en la mayoría de las comunidades 

indígenas se viven en silencio por parte de las víctimas y muchas veces para evitar que el honor 

de la familia sea manchado (Frías, 2021; Moreno, 2021). En este sentido la opresión sexual 

se complejiza por la represión entretejida, por la imposición de la cultura sobre el derecho al 

cuerpo de la mujer visto como objeto.

La violencia vivida por las mujeres del presente estudio en el entorno escolar fue un 

dato revelador. Se esperaría que los entornos escolares fueran espacios seguros con una 

pedagogía del amor. Sin embargo, en grupos indígenas se ha encontrado que la violencia 

escolar esta encamina a que el agresor lesione a sus víctimas con el fin de producir un cambio 

de conducta y que dejen de realizar ciertos comportamientos que los molesta (Pérez, 2017). 

De acuerdo con Furlan (2012) los docentes pueden hacer uso de la violencia como parte 

del control disciplinario que ejercen sobre el alumno. Lo que muestra, como en ocasiones 

el docente hace uso de la violencia física para lograr control de los alumnos, acto que lleva 

a grandes a consecuencias a futuro en el niño o adolescente, ya que se vuelve receptivo de 

agresiones repetidas. 

El consumo del alcohol por parte de los padres y sus parejas fue un factor asociado 

con la violencia que vivieron las mujeres, situación similar encontrada por otros autores en 

poblaciones indígenas (Burnett & Cannon, 2014; Matamonasa-Bennett, 2015; Organización 

Panamericana de la Salud [OPS], 2025). Además, cuando el consumo de alcohol llega a un 

estado de embriaguez, la persona pierde el control de los impulsos, derivando al ejercicio de la 

violencia, la cual podría llegar a ser más severa (González & Mojarro, 2017; INMUJER, 2018). 

El uso del alcohol forma parte de un ciclo de violencia recibida por la mujer donde el poder y 

la fuerza física hacen que la agresión se vuelva parte del día a día. Por otro lado, es importante 

señalar que el alcohol funciona aquí como un detonante de la violencia, pero no es la causa 

estructural, lo que subyace es un sistema patriarcal que legitima el control masculino sobre 

los cuerpos de las mujeres indígenas. 

En el relato de las mujeres se observan los valores machistas de los hombres indígenas en 

esas tres comunidades, en el ejemplo de la pareja que controlo los movimientos y el cuerpo 

de la mujer prohibiendo el uso de “ropa escotada”. Si bien es cierto, no todas las formas de 

control son heterogéneas en las poblaciones indígenas, pero este rasgo hegemónico de control 

sobre el cuerpo de las mujeres, son similares a otras comunidades indígenas (Moreno, 2021).

En el estudio, las mujeres, de igual forma, explicaron que la pobreza extrema de los padres 

fue un motivo para que suspendieran sus estudios y tuvieron que emigrar de sus comunidades 

de origen a edades tempranas para emplearse en el trabajo doméstico. En sus relatos afirmaron 

que el trabajo doméstico, era lo único al que aspiraban por su nivel de estudios, además, al 

estar fuera de casa y sin la protección de los padres, tenían mayor vulnerabilidad para mantener 

vínculos amorosos con parejas muy violentas. Estos hallazgos ratifican que los factores de la 

estructura social como la educación y la pobreza afecta la vida de las mujeres contribuyendo 

a la violencia doméstica (Moctezuma et al., 2014; Hershow et al., 2017). 

La violencia fue un fenómeno vivido a lo largo de toda la vida de las mujeres y no se 

presentó como un fenómeno aislado después del estado de VIH. Las mujeres del estudio a 

231Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en mujeres indígenas del sur de México

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



edades muy tempranas fueron interiorizando la necesidad de ser sumisas y obedientes, como 

en otros estudios en mujeres indígenas mexicanas (Nava et al., 2017).  La violencia se convirtió 

en algo cotidiano, tolerada y en cierta medida silenciada por las comunidades. En este sentido, 

los testimonios de las mujeres permiten reconocer la necesidad de mirar la violencia no como 

hechos aislados, sino como fenómenos estructurales que atraviesan tanto el género como la 

cultura local. En este caso particular, las mujeres indígenas no solo enfrentaron violencias por 

parte de los hombres de su comunidad, sino también la falta de políticas publicas culturalmente 

pertinentes que atienda estas problemáticas. 

CONCLUSIONES

Los hallazgos ponen en evidencia que el contexto escolar, familiar y cultural están implícitos 

dentro del círculo de violencia, además, las desigualdades sociales como la pobreza, la baja 

escolaridad fueron factores determinantes para que las mujeres toleraran la violencia, factor 

que las hizo vulnerables al VIH. La dependencia económica es un factor que las obligo a 

soportar agresiones físicas, verbales y sexuales, por lo tanto, una de las formas para erradicar 

esa dependencia es que estas mujeres tengan una actividad remunerada, sin embargo, esto 

no garantizaría del todo tal situación. El consumo de alcohol en estas comunidades fue 

otro factor detonante de la violencia ejercida hacia estas mujeres, ya sea por el padre, o la 

pareja. Estos aspectos son de suma importancia y que exige la problematización desde una 

perspectiva de género, de derechos humanos y de salud pública, así como involucrar actores 

de las instituciones educativas y de salud en la prevención de la violencia.

Si bien es cierto, que en México ha habido avances significativos en la elaboración de leyes 

y marcos jurídicos que proclaman a una vida libre de violencia, la aplicación de tales elementos 

se vuelve complejos en comunidades indígenas basados en usos y costumbres que legitiman 

la violencia hacia la mujer. Es complicado desenraizar las normas locales comunitarias que 

violenta los derechos de las mujeres, sin embargo, es necesario iniciar trabajos desde una 

perspectiva de acción participativa y con perspectiva de género, de derechos humanos y de 

interculturalidad, en el que hombres y mujeres, de forma colectiva participen en la elaboración 

de estrategias para la prevención de la violencia, sin olvidar el papel importante del estado 

en proveer las herramientas y espacios necesarios para parar la violencia contra las mujeres. 

También es necesario que en las instituciones educativas impere la transversalidad de la 

perspectiva de género en sus planes curriculares, para que docentes y estudiantes adopten 

espacios para la reflexión y parar la violencia de género, ya que es algo cultural, cambiante y 

no natural por lo cual existe la posibilidad de cuestionarla y modificarla.

Los resultados del siguiente estudio no son generalizables, porque solo muestra las 

voces de 10 mujeres indígenas que hablaron acerca de sus experiencias de violencia, previo 

al diagnóstico de VIH. Se sugiere realizar nuevos estudios de investigación del fenómeno 

en cuestión con otras etnias del estado, ya que aún son incipientes y que pueden aportar 

nuevos conocimientos para comprender la violencia desde las propias miradas y voces de las 

mujeres indígenas. 

232 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235



BIBLIOGRAFÍA

Amuchástegui, A. (2018). Mujeres y VIH en México: Diálogos y tensiones entre perspectivas 

de atención a la salud. Editor Imagia, Universidad Autónoma Metropolitana. Recuperado 

de https://omm.org.mx/wp-content/uploads/2020/04/Mujeres-y-VIH-en-M%C3%A9xico.-

Di%C3%A1logos-y-tensiones-entre-perspectivas-de-atenci%C3%B3n-a-la-salud.pdf

Burnett, C., & Cannon, C. (2014). It will always continue unless we can change something: 

Consequences of intimate partner violence for indigenous women, children, and families. 

European Journal of Psychotraumatology, 5, 24585. https://doi.org/10.3402/ejpt.v5.24585

Cava, M. J., Buelga, S., & Carrascosa, L. (2015). Violencia física y psicológica ejercida en 

parejas adolescentes: Relación con el autoconcepto y la violencia entre iguales. Psicología 

del Comportamiento, 23(3), 429–446. Recuperado de https://www.behavioralpsycho.com/

wp-content/uploads/2018/10/02.Cava_23-3.pdf

Centro Nacional para la Prevención y el Control del VIH y el SIDA (CENSIDA). (2024). 

Epidemiología: Registro Nacional de Casos de VIH y SIDA. Recuperado de https://www.

gob.mx/censida/documentos/epidemiologia-registro-nacional-de-casos-de-sida

Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. (2011). Informe final de la 

consulta sobre VIH-SIDA y pueblos indígenas en áreas fronterizas. Recuperado de http://

www.cdi.gob.mx

Diario Oficial de la Federación. (2014). Reglamento de la Ley General de Salud en Materia de 

Investigación para la Salud. Recuperado de http://www.salud.gob.mx/unidades/cdi/nom/

compi/rlgsmis.html

Diario Oficial de la Federación. (2024). Ley General de Acceso de las Mujeres a una Vida Libre 

de Violencia de Género. Recuperado de https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/

LGAMVLV.pdf

Frías, S. (2021). Violencia sexual en contra de las mujeres y niñas indígenas: limitaciones 

y alcances de la Endireh 2016. En Frías, S. (Coord.) Violencias de género en contra de 

mujeres y niñas indígenas en México en contextos públicos, privados e institucionales. 

(pp. 353-383). Universidad Nacional Autónoma de México. Recuperado de https://libros.

crim.unam.mx/index.php/lc/catalog/download/283/175/695-1?inline=1

Furlán, A. (2012). Inseguridad y violencia en la educación: Problemas y alternativas. Perfiles 

Educativos, 34, 118–128. Recuperado de https://www.scielo.org.mx/pdf/peredu/v34nspe/

v34nspea11.pdf

González, S., & Mojarro, M. (2017). Género, consumo masculino de alcohol y violencia conyugal. 

Una exploración en ocho regiones indígenas de México. En Tinat, K. & Alvarado, A. 

(Coords.), Sociología y género: estudios en torno a performances, violencias y temporalidades 

(pp. 119–158). El Colegio de México. Recuperado de https://soledadgonzalez.colmex.mx/

wp-content/uploads/2019/05/Genero-consumo-masculino-alcohol.pdf

Hershow, R., Bhadra, M., Tuyet, N., Sripaipan, T., Viet, T., & Go, V. (2017). A qualitative study 

with women living with HIV on perceived gender norms and experiences of intimate 

partner violence in Northern Vietnam. Journal of Interpersonal Violence, 35(23–24), 5905–

5925. Recuperado de http://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0886260517724834

Instituto Nacional de Estadística y Geografía. (2017). Encuesta Nacional sobre la Dinámica 

de las Relaciones en los Hogares (ENDIREH) 2016: Principales resultados. Recuperado de 

https://www.inegi.org.mx/programas/endireh/2016/

Instituto Nacional de Estadística y Geografía. (2020). Censos y conteos de población y vivienda 

2020. Recuperado de https://www.inegi.org.mx/programas/ccpv/2020/

233Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en mujeres indígenas del sur de México

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235

https://omm.org.mx/wp-content/uploads/2020/04/Mujeres-y-VIH-en-M%C3%A9xico.-Di%C3%A1logos-y-tensiones-entre-perspectivas-de-atenci%C3%B3n-a-la-salud.pdf
https://doi.org/10.3402/ejpt.v5.24585
https://www.behavioralpsycho.com/wp-content/uploads/2018/10/02.Cava_23-3.pdf
https://www.behavioralpsycho.com/wp-content/uploads/2018/10/02.Cava_23-3.pdf
https://www.gob.mx/censida/documentos/epidemiologia-registro-nacional-de-casos-de-sida
https://www.gob.mx/censida/documentos/epidemiologia-registro-nacional-de-casos-de-sida
http://www.cdi.gob.mx
http://www.cdi.gob.mx
http://www.salud.gob.mx/unidades/cdi/nom/compi/rlgsmis.html
http://www.salud.gob.mx/unidades/cdi/nom/compi/rlgsmis.html
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGAMVLV.pdf
https://www.diputados.gob.mx/LeyesBiblio/pdf/LGAMVLV.pdf
https://libros.crim.unam.mx/index.php/lc/catalog/download/283/175/695-1?inline=1
https://libros.crim.unam.mx/index.php/lc/catalog/download/283/175/695-1?inline=1
https://www.scielo.org.mx/pdf/peredu/v34nspe/v34nspea11.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/peredu/v34nspe/v34nspea11.pdf
https://soledadgonzalez.colmex.mx/wp-content/uploads/2019/05/Genero-consumo-masculino-alcohol.pdf
https://soledadgonzalez.colmex.mx/wp-content/uploads/2019/05/Genero-consumo-masculino-alcohol.pdf
http://journals.sagepub.com/doi/pdf/10.1177/0886260517724834
https://www.inegi.org.mx/programas/endireh/2016/
https://www.inegi.org.mx/programas/ccpv/2020/


Instituto Nacional de las Mujeres. (2008). Violencia en las relaciones de pareja. Recuperado 

de http://cedoc.inmujeres.gob.mx/documentos_download/100924.pdf

Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas. (2017). Datos e indicadores sobre violencia 

contra las mujeres indígenas. Recuperado de https://www.gob.mx/inpi/articulos/datos-e-

indicadores-sobre-violencia-contra-las-mujeres-indigenas

Instituto Nacional de Salud Pública. (2008). Encuesta de Salud y Derechos de las Mujeres 

Indígenas (ENSADEMI). Recuperado de http://cedoc.inmujeres.gob.mx/documentos_

download/101195.pdf

Matamonasa-Bennett, A. (2015). A disease of the outside people”: Native American men’s 

perceptions of intimate partner violence. Psychology of Women Quarterly, 39(1), 20–36. 

https://doi.org/10.1177/0361684314543783

Moctezuma, D., Narro, J., & Orozco, L. (2014). La mujer en México: Inequidad, pobreza y 

violencia. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, 220, 117–146. Recuperado 

de http://www.scielo.org.mx/pdf/rmcps/v59n220/v59n220a5.pdf

Moreno, M., Raesfeld, L. J., & González, R. E. (2021). Diagnóstico interseccional de 

violencia hacia mujeres indígenas. Revista Estudos Feministas, 29(1), e63207. https://doi.

org/10.1590/1806-9584-2021v29n163207

Lamas, M. (2016). Género. En Moreno, H. & Alcántara, E. (Eds.), Conceptos claves en los 

estudios de género (pp. 155-170). Universidad Nacional autónoma de México. 

Nava, V., Báez, F. J., & Onofre, D. J. (2017). Motivos de las mujeres indígenas sobre el uso y no 

uso del condón. Nure Investigación, 14(91). Recuperado de https://www.nureinvestigacion.

es/OJS/index.php/nure/article/view/1043/808

Organización Mundial de la Salud. (2021). Violencia contra la mujer: Datos y cifras. Recuperado 

de https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/violence-against-women

Organización de las Naciones Unidas (ONU). (2022). Violencia contra las mujeres y las niñas 

indígenas. Recuperado de https://docs.un.org/es/A/HRC/50/26

Organización Panamericana de la Salud (OPS). (2025). Violencia contra la mujer. Recuperado 

de https://www.paho.org/es/temas/violencia-contra-mujer

Pérez, G. (2017). Manifestaciones y factores de la violencia en el escenario escolar. Dialéctica, 

13(1), 38-58. Recuperado de http://historico.upel.edu.ve:81/revistas/index.php/dialectica/

article/view/5464/2847

Secretaría de Gobernación, Comisión Nacional para Prevenir y Erradicar la Violencia contra 

las Mujeres, & Centro de Investigaciones y Estudios Superiores de Antropología Social. 

(2017). Violencia de género contra mujeres en regiones indígenas de México. Recuperado 

de https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/348121/Violencia_de_G_nero_

Contra_Mujeres_en_Zonas_Ind_genas_en_M_xico.pdf

Sistema de Vigilancia Epidemiológica de VIH. (2022). Informe histórico de VIH. 4to 

trimestre. Recuperado de https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/828578/VIH_

DVEET_4toTrim_2022.pdf

Stockman, J., Lucea, M., & Campbell, J. (2013). Forced sexual initiation, sexual intimate 

partner violence and HIV risk in women: A global review of the literature. AIDS and 

Behavior, 17(3), 832–847. https://doi.org/10.1007/s10461-012-0361-4

Valdez-Santiago, R., Híjar, M., Rojas, R., Ávila, L., & Arenas, M. (2013). Prevalence and severity of 

intimate partner violence in women living in eight indigenous regions of Mexico. Social Science 

& Medicine, 82, 51–57. Recuperado de: https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/23453317

Veloz-Contreras, A. (2017). El sentido común sobre el género: La institucionalización del género 

y los sentidos del trabajo y la familia para las trabajadoras de maquiladoras en Tijuana. La 

234 Lubia del Carmen Castillo Arcos, Berenice Juan Martínez, Pedro Moisés Noh Moo y Leticia Cacique Cacique

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235

http://cedoc.inmujeres.gob.mx/documentos_download/100924.pdf
https://www.gob.mx/inpi/articulos/datos-e-indicadores-sobre-violencia-contra-las-mujeres-indigenas 
https://www.gob.mx/inpi/articulos/datos-e-indicadores-sobre-violencia-contra-las-mujeres-indigenas 
http://cedoc.inmujeres.gob.mx/documentos_download/101195.pdf
http://cedoc.inmujeres.gob.mx/documentos_download/101195.pdf
https://doi.org/10.1177/0361684314543783
http://www.scielo.org.mx/pdf/rmcps/v59n220/v59n220a5.pdf
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2021v29n163207
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2021v29n163207
https://www.nureinvestigacion.es/OJS/index.php/nure/article/view/1043/808
https://www.nureinvestigacion.es/OJS/index.php/nure/article/view/1043/808
https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/violence-against-women
https://docs.un.org/es/A/HRC/50/26
https://www.paho.org/es/temas/violencia-contra-mujer
http://historico.upel.edu.ve:81/revistas/index.php/dialectica/article/view/5464/2847
http://historico.upel.edu.ve:81/revistas/index.php/dialectica/article/view/5464/2847
https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/348121/Violencia_de_G_nero_Contra_Mujeres_en_Zonas_In
https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/348121/Violencia_de_G_nero_Contra_Mujeres_en_Zonas_In
https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/828578/VIH_DVEET_4toTrim_2022.pdf
https://www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/828578/VIH_DVEET_4toTrim_2022.pdf
https://doi.org/10.1007/s10461-012-0361-4
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pubmed/23453317


Ventana: Revista de Estudios de Género, 5(45), 120–156. Recuperado de: http://www.scielo.

org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-94362017000100120&lng=es&nrm=iso

World Health Organization. (2001). Putting women first: Ethical and safety recommendations 

for research on domestic violence against women. Recuperado de: http://www.who.int/

gender/violence/womenfirtseng.pdf

235Historias de opresión y violencia previo al diagnóstico de VIH en mujeres indígenas del sur de México

Cultura de los Cuidados, núm. 72, 2026, pp. 221-235

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-94362017000100120&lng=es&nrm=iso
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1405-94362017000100120&lng=es&nrm=iso
http://www.who.int/gender/violence/womenfirtseng.pdf
http://www.who.int/gender/violence/womenfirtseng.pdf

	_Hlk156369500
	_Hlk156284024
	_Hlk151639719
	_Hlk151640190
	_Hlk151640576
	_Hlk151640639
	_Hlk151643556
	_Hlk156225990
	_Hlk152059796
	_Hlk152053940
	_Hlk156225484
	_s1m3p5ys2mlp
	_fbjtv7ulyn2
	_Hlk204945789
	_Hlk211031672
	_Hlk204191581
	_Hlk211034473
	_Hlk211033873
	_Hlk211034502
	_Hlk204959724
	_Hlk156047838
	_Hlk181991698
	_Hlk140598265
	_Hlk137135939
	_Hlk141152431
	_Hlk137135953
	_Hlk137135965
	_Hlk137135995
	_Hlk191312304
	_Hlk191312398
	_Hlk141049070
	_Hlk191312568
	_Hlk185545404
	_Hlk157220332
	_Hlk186994506
	_Hlk159598346
	_Hlk195105603
	_Hlk195111870
	_Hlk195111775
	_Hlk195111914
	_Hlk191291351
	_Hlk78398091
	_Hlk144478580
	OLE_LINK1
	_Hlk208385566
	_Hlk208365838
	_Hlk208385336
	_Hlk77971535
	_Hlk77971803
	_Hlk78400821
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk218613892
	_Hlk218707585

